

## ארם גרשוני

עבודות 2010–2014

אחרול-מאי 14חכ

אוצרת **ליאור יהל אוהד** 

עיצוב והפקה ------

סטודיו צביקה רויטמן

תרגום

מאיה שמעוני

ע.ר. הדפסות

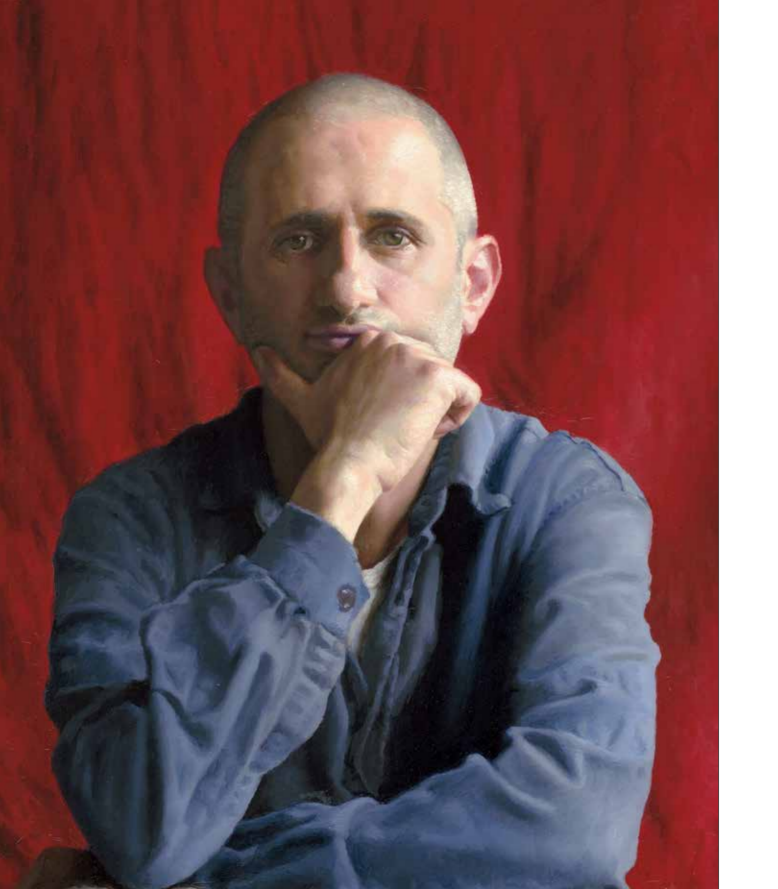
המידות נתונות בסנטימטרים, רוחב×גובה

מנהלות הגלריה

ענת בר נוי וליאור יהל אוהד

Zemack
Contemporary
Art

גלריה זימאק אמנות עכשווית ה' באייר 68 תל אביב 62198 טל. 03.6915060 פקט. 03.6914582 info@zcagallery.com www.zcagallery.com



## (שום-) דברים

## גדעון עפרת

ציורי הטבע הדומם של ארם גרשוני כמו ממשיכים בנתיב ציורי ה"בּוֹדֶגוֹנֶס" של ולאסקז המוקדם: סצנות מטבח שמיזגו בין הפרוזאי לבין הנשגב ("ישו בביתן של מרתה ומריה"). אלא, שארם גרשוני אינו מייצג את התפנ ים המטבחי ואף לא את מכיני הארוחה. מצרכי המזון בלבד. גם יודגש ההבדל בין ציורי המאכלים שלו לבין סצנות המטבח של הציור ההולנדי מהמאה ה-17, שנודעו בדחיסות של שפע הבשרים, הדגים, העופות ושאר פיגולים. שבעוד אלה האחרונים תיארו הכנות לכֵּרָה, ציוריו של ארם גרשוני מייצגים מזונו הצנוע של היחיד, ומן הסתם, ארוחתו של האמן. בהיבט זה, ציוריו קרובים לציורי הטבע הדומם המטבחי של ז'אן באטיסט שארדן מהמאה ה-18. אך, ככל שציורי גרשוני חייבים בריאליזם ה"פרולטארי" שלהם וב"דתיותם" ל"בודֶגונֶס" הספרדיים - ציורי הטבע הדומם שלו חפים מתודעת האכילה וההנאה ממנה (מבחינה זו, הם ממשיכים בדרך ציורי התפוחים של סזאן שנודעו בהיעדר האפקט הגסטרונומי). כי אלה הם מושאי Nature morte - "טבע מת", ייצוגים דוממים הצופנים בעומקם את הגולגולת והפמוט עם הנר הכבוי, מייצגי ממוות בציורי הטבע הדומם הברוקיים.

בעוד ציורי הטבע הדומם ההולנדיים צמחו על קרקע המהפכה הפרוטסטנטית, שהעלתה על נס את אתוס המסחר והביתיות, ציורי הטבע הדומם של ארם גרשוני סמוכים-משהו למסורת פרנציסקאנית יותר. אכן, סוג של נזירות פרנציסקאנית נחה על ציוריו, סוג של עוני, שבינו לבין "אמנות ענייה" או "דלות החומר" אין, לכאורה, ולא כלום. שכן, עסקינן בציור פיגורטיבי סגפני שבסימן צניעות והסתפקות במועט, האפופות ברליגיוזיות מאופקת ביותר. בהתאם, ציור של כעך למרגלות פמוט אינו רק קומפוזיציה מאוזנת של גוף מתכדר כנגד גוף אנכי, או של חומר אורגאני רך כנגד חומר אנאורגאני קשה, או של קיעור בכעך המוחסר מול קיעור בראש-הפמוט, אלא גם דימוי המשדך את הלחם עם אובייקט פולחן שבסימן מוות (היעדר הנר). הלחם כסמל גופו של הצלוב?

מאז ומעולם היה ציור הטבע הדומם מחובר למסר דתי-מוסרי ולתזכורת המוות (Vanitas). אך, במקרהו של ארם גרשוני, לא ההתנאות הגאה בבעלות על העצמים (נייר הכסף של ה"קרמבו" בציורו אינו מתכת יקרה, כי אם סתם עטיפת חטיף), אף

לא קסמי השווא והאשליות החולפות של מושאים נכספים (מיני בשרים מעוררי תיאבון, פנינים וכו') הם הנושא, כי אם להפך: פשטותם ועוניים הארציים של מושאים, ובעיקר מוצרי מזון נטולי הילה, שוכניה של "ארץ נוי אביונה", שהצייר מִתַנָה את דלותם הזוהרת.

"לא תיקחו זהב ולא כסף ולא נחושת בחגוריכם. ולא תרמיל לדרך ולא שתי כותנות ולא נעליים ולא מַטֶה כי ראוי לפועֵל דֵי מחייתו." ("מתי", י', 9-10) אלו המילים שעיצבו במאה ה-12 את חייו ודרכו של פרנציסקוס מאסיזי. הָּקְשר קדום ויהודי יותר יחזירנו לעוניו של המשיח לפי הנביא זכריה ("עני ורוכב על חמור"), לשבחי העוני מפי ר' עקיבא ("יפה עניוּת לבת יעקב כרצועה אדומה בראש סוס לבן" – במקור בארמית, "ויקרא רבה", ל"ה), או לאגדה המשנאית אודות ר' יהושע המצביע על כדי חרס הטובים לשימור היין יותר מַכָּדֵי זהב וכסף. ודומה שאף מושג הצמצום יאה לעניין תהילת העוני במקורות היהדות. וכלום אין ציור החָלָה של ארם גרשוני, "יום שישי", מרמז על זיקה טקסית-יהודית של מוטיב הלחם, שהוא מוטיב שגור בציורי האמן?

יהיה ההקשר הרליגיוזי אשר יהיה, ארם גרשוני מציע בפנינו בציוריו תמונות "נזיריות", המאחדות מבט ואֶתוס, שעה שהוא "מזמיננו" לארוחה הדלה אשר על שולחנו: כיכר לחם, או לחם ובצל, או לחם ומים (שמא נאמר: "לחם צר ומים לחץ" - "ישעיהו", ל', 20?), או כרובית, או דגים, או סלק, או קולרבי, או לימון, או חסה, צלחות פרי, עגבניות וכו'. לעולם, כל מנת מזון לעצמה, על פי רוב במצבה הגולמי. קומץ נקניקיות? "קרמבו"? "מחמות גסטרונומיות זוטא ממטבחו של נזיר. האתוס הפרנציסקאני-היהודי הזה צופן בחובו מיאון להתמכרות חושנית ואפילו סירוב למושגי יופי הגובלים בארוס. ראו את הציור "קלמנטינה וונוס": פסל השיש ההלניסטי ניצב גאה על מכונו, ומתחתיו קלמנטינה זיירה המתריסה נגדו בחוצפתה. ברור לנו לצד מי התייצב ארם גרשוני. מן הסתם, הוא היה אומר לנו את שאמר רבן גמליאל בהקשר לפסל אפרודיטה (ונוס) בבית המרחץ בו טבל בעכו: "אני לא באתי בגבולה, היא באת בגבולי." (משנה, "עבודה זרה", ג', ד-ה) היופי ההלניסטי בא בגבולות תולדות האמנות, כן, כמובן, אך גם מושא פרוזאי ביותר, דוגמת פרי הדר ננסי ומזדמן, די בו כדי שישמש את אקט ההתבוננות של הצייה, אומר לנו ארם גרשוני.

עיסוקו התדיר של האמן בציורי מאכלים כאילו מאשר גופניות. אך, בה בעת, זהו ציור נטול גוף (גם ציורי הדיוקנות שלו נעדרים גוף כמעט כולם): שום סימן להנחת מכחול,

שום סימן לגווני יצר. הייצוג המושלם של חומריות המזון ומיכליו אינו מאשר את העולם החומרי (נוסח הולביין ב"השגרירים", או יאן ואן-אייק ב"נישואי בני הזוג ארנולפיני"), כי אם מצמצם את עולם החומר.

כי הרושם הוא, שארם גרשוני בא אל הדברים כמי שבא אל החומר על מנת להתמקד בו עד כלות ועד רוח. סוג של מינימליזם חומרי ואף מושגי נח בשורש "הציור ההסתכלותי" של האמן: מושא אחד בלבד (גם כשמורכב ממספר פריטים), מוקף באין מכל צדדיו, מופקע מכל סביבה תפנימית. גרשוני תובע מעינינו התמקדות גמורה ובלתי מתפשרת ב"אחד" החומרי וכאילו ביקש להעבירנו דרך עין פנימית אל האחד הרוחני והעל-הכרתי, שבסגנון פלוטינוס:

"ככל שילך ויתפשט (היופי) בחודרו אל החומר כן נגרע כוחו מִשל זה הממשיך לשכון ב'אחדי." $^2$ 

## ועוד:

"וזו (העין) הפנימית מה היא מביטה? [...] עין כזו היא לבדה מביטה אל היופי הגדול."<sup>8</sup>

הסתכלותיות (שהפכה מהתבוננות של המבט להתבוננות קונטמפלאטיבית) העשויה להדהד אף מדיטציה נוסח ״וַפָּאסָאנָה״, כזו המתרכזת בָּעצם במטרה לרוקן את התודעה בדרך אל טרנסצנדנטליות על-הכרתית ושלֵוָוה מכל (״סָמָאדָהי״).

השאיפה לשלוות ה"אחד" מוחרפת דווקא בסדרת הציורים שבסימן ה"שניים" – 2 בצלים, 2 שורשי סלק, 2 שורשי קולרבי, 2 לימונים, 2 מיכלים עם אפרסקים, 2 דגים ועוד: שכאן, תנועת העין וההכרה בין צמד המושאים הדומים מודרכת על ידי הכושר ההכרתי של האנלוגיה, הכושר האמור להפיק משמעות מההשוואה, ברם תנועת המטוטלת האנלוגיסטית, ככל שהיא שנמשכת כן היא מרוקנת את זיווג האובייקטים ממשמעות ודנה את המבט להתבוננות רוחנית על-הכרתית. וכך, באורח פרדוקסאלי

- 1 גדעון עפרת, "ציור הסתכלותי", בתוך אתר הרשת "המחסן של גדעון עפרת".
- 2 פלוטינוס, "אנאדות", אנאדה חמישית, כרך ב', תרגום: נתן שפיגל, מוסד ביאליק, ירושלים, 1981, עמ' 179.
  - .244 שם, אנאדה ראשונה, כרך א', עמ' 244

בעבור היידגר, האמנות היא מרחב המאבק בין ה"אדמה" לבין ה"עולם" (שהוא מגמת חשיפת האמת). בציורי ארם גרשוני, ה"אדמה" גוברת, הסוד נותר צפון בתוככי חביונו, בלתי מפוצח לעד. אלא, כאמוה, לא האובייקט כשלעצמו מעניין את הצייה, כי אם מעשה ההתבוננות בו, תרתי משמע. ובאורח פלא, מה שנראה כהידרשות גמורה לעולם שם בחוץ, סופו שמאשר אוטונומיה הכרתית צרופה ("אֶפּוֹכֶה", בלשונו של הוסרל). ארם גרשוני:

"לקח לי זמן לגלות שאני כמעט לא מסתכל על המודל. שאני חולם מול הציור."

העין המתבוננת. במעשה הציוה, ארם גרשוני מצמצם את כלל הווייתו לכדי עין ונפש. השתהותו המתמשכת על המושא, ריכוזו ההולך ומתעצם במושא ורק בו, אומרים היפסדות עצמית, ויתור עצמי, לטובת עין נטו, עין ערטילאית כנגד יש חפצי: בתהליך ארוך זה שלקראת מבט טהוה, הכרה טהורה, אנו עוברים למרחב זמן אחר: לא עוד הזמן המעשי והלחוץ של היומיום התובעני, כי אם הסתכלות בלתי מעשית לשמה, שבשיאה הזמן הופך לאל-זמן, ואז ההסתכלות היא כבר קונטמפלציה. מה שראשיתו אובייקט חומרי בחלד סופו אפוא רוחניות טהורה שמעל ומעבר לאדם ועולם.

המוות בא אל הציורים על עץ של ארם גרשוני. בבחינת עצמים "מתים", מצרכי המזון שלו נעדרים כל סימני תנועה, נטועים בקיפאונם במרכז, מוקפים אין, משדרים מורבידיות. המלנכוליה הנחה עליהם מרמזת על מושאי אֵבֶל. לא רק הדגים מתים: כולם מתים. וכך, יותר מאנרגיות של חיים, המאכֶלים מוצגים כאיקונים של עצמם, כמציבות על קברם. יחדיו הם חוברים ל"רשימה" קטלוגית של מאכלים המורחקים מקיבתנו, והם כאבנים (אף גל אבנים: ציור תפוחי האדמה) וכגופות (וכשהם מייצגים נקניקיות, הם נדמים לקבר-אחים), עטופי שלווה ודממה ציוריים שבסגנון דומיניק אֶנְגְר (ראו הספר "אנגר" בציור שלושה התפוחים). בדידותם האינסופית היא בדידותו של מת.

ולפיכך, יותר מ"אוכל", אלה הם "דברים". הבֵּיצה המרוקנת מתוכנה נותרה כמיכל ריק של חיים נפסדים (האפרוח שלא ייוולד) במחיצת מיכל שמן (נוזל חיוני) אטום. זו גם זה מְנוּעים מחיים. סימטריה. כמוהם כזיווג סימטרי אחר של מיכל שמן (הפעם, צנצנת) וכלי סוכר (עוד חומר אנרגטי). והשניים גם יחד כרליקוויות על מדף כנסייה.

למדי, ציורי העצמים של ארם גרשוני מעוללים, לכאורה, את שחפצי הרֶדי-מֵייד של גבריאל אורוסקו מבקשים לעולל ברובד האמנות הפוסט-מושגית: לדעת את הלא-כלום. בקטלוג תערוכתו של ארם גרשוני ב-2002 הביא האמן ציטוט משירו של המשורר הפורטוגזי, פרננדו פסואה:

״המשמעות הנסתרת היחידה של הדברים/ היא שאין להם משמעות כלל./ [...]/ שהדברים הם באמת כפי שהם נראים/ ושאין מה להבין.״<sup>5</sup>

שההסתכלותיות נוסח גרשוני באה אל היש על מנת להגיע אל האחד שהוא הכול והלא-כלום.שנאמר: הלא-כלום של גרשוני הוא טרנסצנדנטי ורליגיוזי. בראיון עם דרור בורשטיין ב-2006 דיבר ארם גרשוני על "מבט אבוד שאני מנסה למצוא בחזרה", איזו שהיא חוויה ראשונית שברירית ונמוגה, שתוחזר אולי במעשה הציור. אפלטון היה מייחס זאת ל"אָנָאמְנֶזיס" – מאמץ ההיזכרות של ההכרה במהות, באידיאה האבודה של הדברים. ומהי האידיאה של האידיאות אם לא ה"אחד".

בה בעת, סתמיות פרוזאית עד תום מאפיינת את עצמיו של ארם גרשוני. אלה בּוּדדו מכל הקשר תהליכי-זמני: שום כתם לכלוך, שום שיירים, שום כלי בישול נלווים וכו': אלה הם ציורים קפואים, אל-זמניים, שמשליטים קצב זמן איטי על חברה ממהרת ואשר משימתם העליונה, כך נראה, היא העל-זמן. בחברת השפע התל אביבית, זו הלהוטה לסיפוקי הגוף והחומר, מופיעים אפוא מושאיו של ארם גרשוני כאיקונות של פיחות החומר והגוף. מושאיו מאתגרים אותנו יותר מכיוון המסתורין האופף את נוכחותם. כל מושא בציוריו כמוהו כחידה מתריסה התובעת מאיתנו פיצוחה הבלתי אפשרי. כי האניגמה של מופע היחיד של הפשוט והסתמי היא, לאמיתה, האניגמה של כל אובייקט בעלמא המסרב לפתוח בפנינו את סוד חביונו העצמי, מה שמרטין היידגר כינה "אדמה":

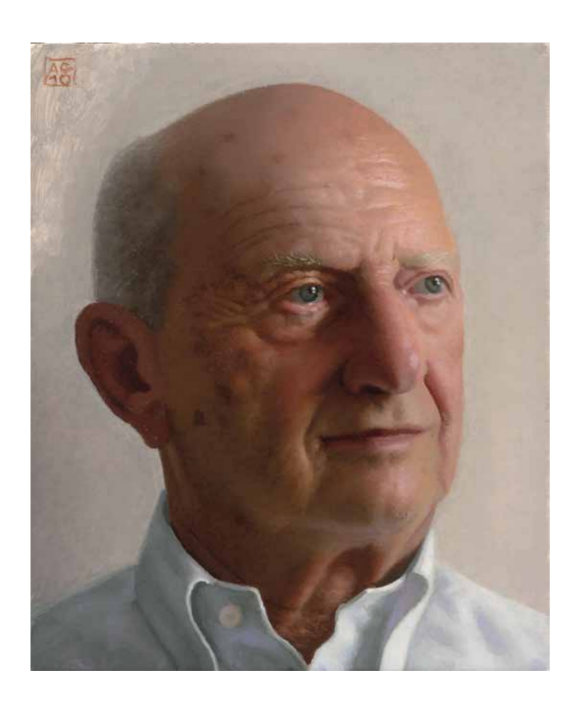
 $^{7}$ "...האדמה [...] בחינת חוסה בחוק שלה והסוגרת עצמה תמיד...

- 4 גדעון עפרת, "להיכנס לראש של אורוסקו, או: אל הלא-כלום", אתר ארשת "המחסן של גדעון עפרת".
  - 5 מתוך קטלוג תערוכת ארם גרשוני בגלריה "אלון שגב", תל אביב, 2002.
    - 6 דרור בורשטיין, "נוכחויות", בית האמנים, תל אביב, 2006.
- 7 מרטין היידגר, "מקורו של מעשה האמנות", תרגום: שלמה צמח, דביר, תל אביב, 1968, עמ' 45.

בבחינת "דברים", ראוי להשוות את ציורי הטבע הדומם של ארם גרשוני לציורי ה"אלמנטים", שצייר שלום סֶבָּא (אף הוא בצבעי שמן על עץ) בשנים 1969–1960. שכן, גם המושאים המצוירים של סבא נעדרו כל שמץ נוכחות אנושית, כשהראשונים שבהם ייצגו מוצרי מזון: חלב, יין, לחם שחוה, דגים, ענבים, רימונים, כולם מוצבים – כל מוצר לעצמו – על גבי משטחים נוקשים ועירומים. מלבד השוני הסגנוני – שכן, שלום סבא סגנן את הפיגורטיביות בכיוון ההפשטה הסינתטית – ההיידגריות של סבא ביקשה לחשוף את סוד ה"דָבָריות" של הדברים, לחבר אובייקט וסובייקט, מעיין "קורלאטיב אובייקטיבי" (בלשונו של ט.ס.אליוט) – חפצון שהוא גם מבע מַצרין, מפשיט ומסגנן באורח אישי. ארם גרשוני, לעומת זאת, כמו "המית" את הסובייקט (את עצמו), בהעניקו ל"דבר" אובייקטיביות ושלטון בלעדיים, סוג של הרואיות ומלכזּת שאינן סותרות את פשטותו הארצית ועוניו של ה"דבר".

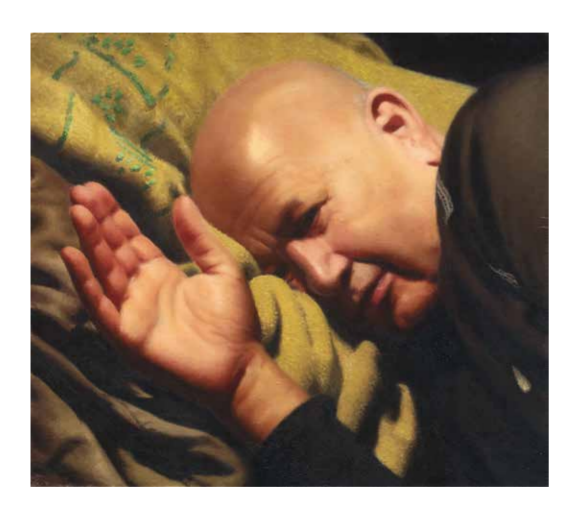
דברים שהם שום-דברים והם מגא-דברים. דברים ללא אדם שהם אתגר הכרתו של האדם. דברים אטומים, נעולים בתוך עצמם, שהם אמתלה למימוש רוח וחירות אינסופיים.

•••













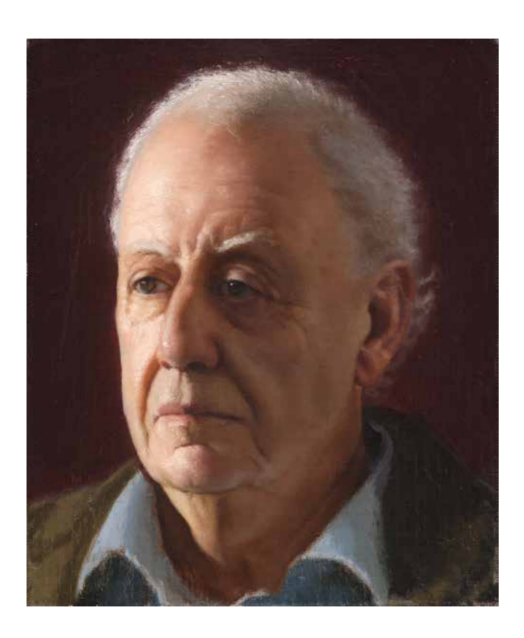


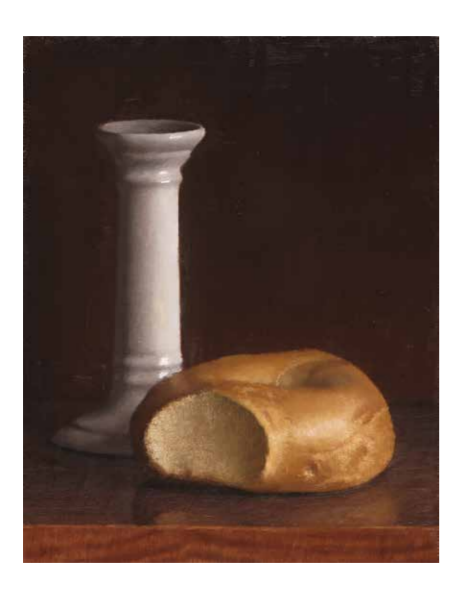


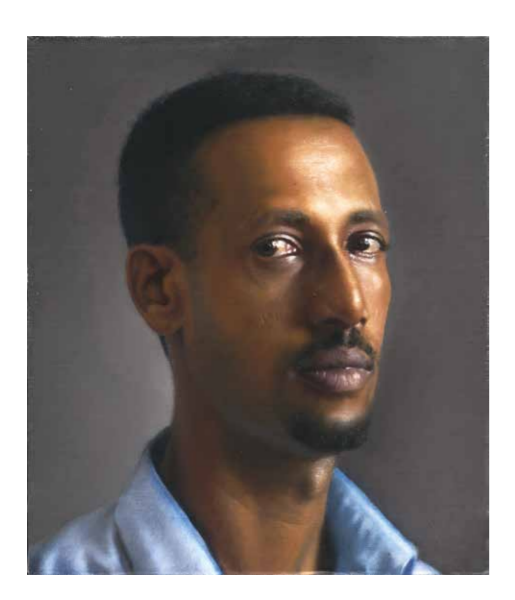


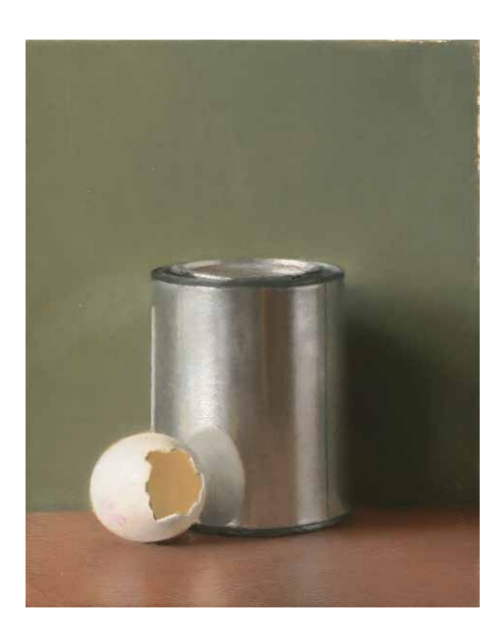


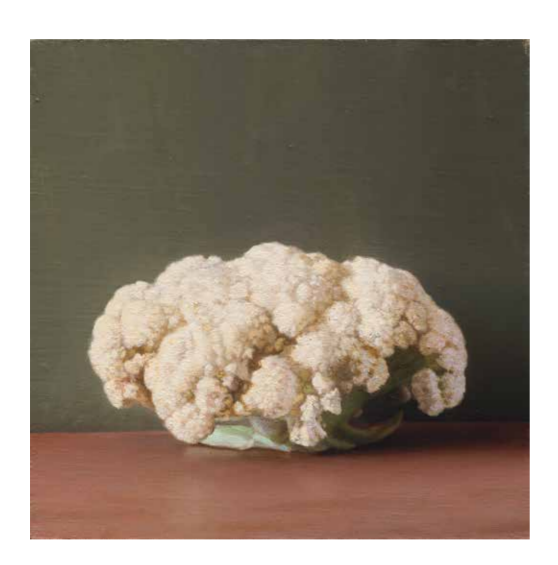






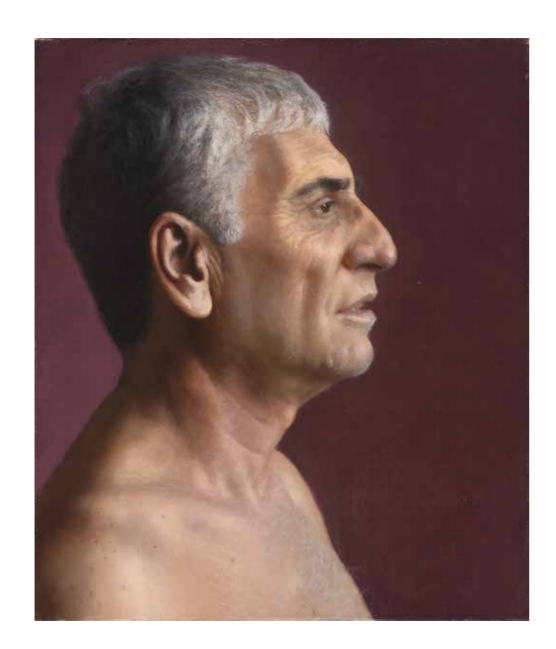














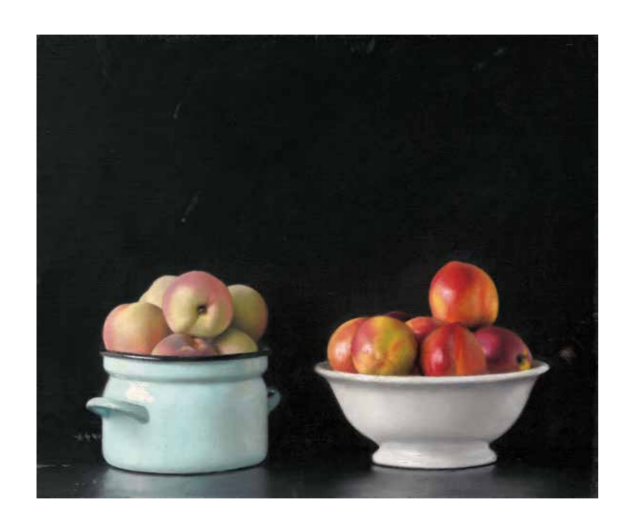


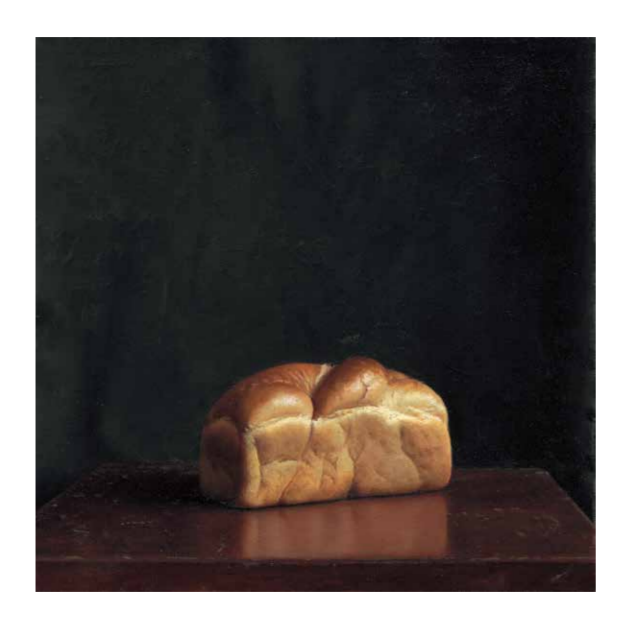




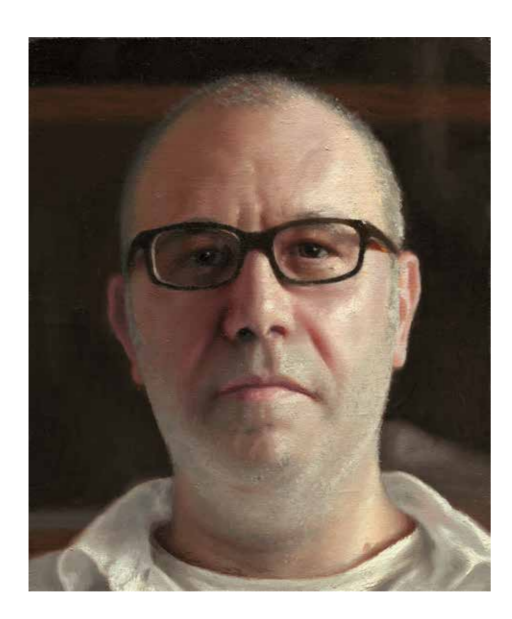


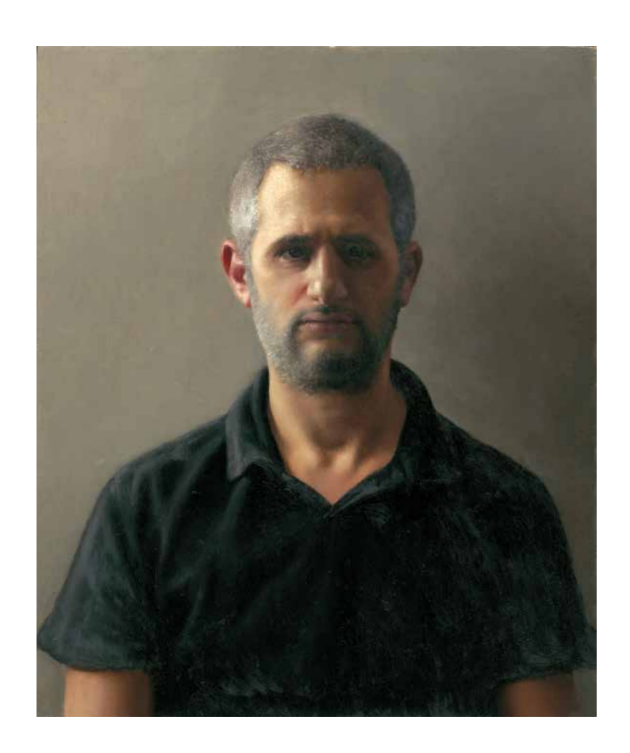


















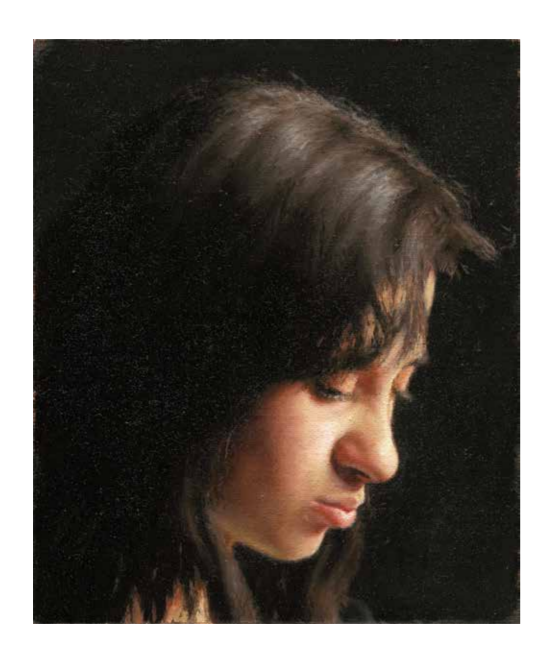












"...The earth [...] continually self-closing, and in that way, self-sheltering."

For Heidegger, art is the space of struggle between "Earth" and "World" (which is the aim of revealing the truth). In the paintings of Aram Gershuni, "Earth" prevails, the secret remains hidden in the depth of its latency, forever undeciphered. Only, as mentioned, it is not the object in itself that interests the painter, but rather the act of looking at it, literally. And miraculously, what looked like a complete response to the outside world, eventually affirms a pure cognitive autonomy ("epoché", in the words of Husserl). Aram Gershuni: "It took me a while to realize that I almost don't look at the model. That I dream in front of the painting."

The contemplating eye. In the act of painting, Aram Gershuni reduces his entire being into an eye and a soul. His continued lingering on the object, his intensifying focus on the object and it alone, conveys self-effacement, self-denial, in favor of an eye and nothing else, disembodied eye versus an object presence: in this long process towards pure gaze, pure consciousness, we are transported to a different space-time: no longer the practical and stressful time of the demanding everyday life, but rather impractical observation for its own sake, at the climax of which time becomes timelessness, and then the observation is already contemplation. What starts with a material object in the world, ends as pure spirituality above and beyond man and world.

Death visits Aram Gershuni's paintings on wood. Tantamount to "dead" objects, his foodstuffs are devoid of any signs of movement, planted frozen at the center, surrounded by void, emanating morbidity. The melancholy that shrouds them alludes to objects of mourning. Not only are the fish dead: everybody dies. Thus, more than energies of life, the dishes are presented as icons of themselves, as tombstones on their own graves. Together they compose a catalogue "list" of dishes removed from our stomachs, and

are as rocks (even a pile of rocks: the potatoes painting) and bodies (and when they represent hotdogs, they resemble a mass grave), shrouded by painterly calm and silence in the vein of Dominique Ingres (see the book "Ingres" in the painting of the three apples). Their infinite solitude is the solitude of the dead.

And therefore, more than "food", these are "things". The emptied egg remains as an empty vessel of insignificant life (the chick that will not be born) in the company of a sealed container of oil (essential liquid). Both are deprived of life. Symmetry. Just like another symmetrical pairing of a container of oil (this time a jar) and a sugar bowl (another energetic material). One and the other are both like reliquaries on a church shelf.

In the examination of "things", one should compare Aram Gershuni's still life paintings with Shalom Sebba paintings of "elements" (also in oil paint on wood) executed in 1959-1960. For Sebba's painted objects are similarly devoid of any hint of human presence, while the early of which depicted food products: milk, wine, bread, fish, grapes, pomegranates, all placed – each product by itself – on top of stiff and bare surfaces. Except for the stylistic difference – for Shalom Sebba stylized the figurative toward synthetic abstraction – the Heideggerism of Sebba sought to unearth the secret of the "thingness" of things, connect object and subject, an "objective correlative" of sorts (in the words of T.S. Eliot) – reification which is also an expression that gives shape, abstracts and stylizes in a personal fashion. Aram Gershuni, on the other hand, "killed" the subject (himself) so to speak, by giving the "thing" exclusive objectivity and domination, a type of heroism and reign that do not contradict the "thing's" mundane simplicity and poverty.

Things that are no-things and are mega-things. Things without man which are the challenge of man's consciousness. Sealed things, locked inside themselves, which are an excuse for the materialization of endless spirit and freedom.

•••

<sup>7</sup> Martin Heidegger, The Origin of the Work of Art, "Of the Beaten Track", edited and translated by Julian Young and Kenneth Haynes, Cambridge University Press, 27.

the root of the artist's "Contemplative Paintings": one single object (even when it is comprised of several items), surrounded by void on all its sides, extracted from any interior environment. Gershuni demands from our eye complete and uncompromising focus on the material "one", and as though sought to transport us through an internal eye to the spiritual and superconscious, akin to Plotinus: "In the degree in which the beauty is diffused by entering into matter, it is so much the weaker than that concentrated in unity;" 2

#### and more:

"And this inner vision, what is its operation? [...] This is the only eye that sees the mighty Beauty".3

Observationality (which shifted from the observation of the gaze to a contemplative observation) that might even echo meditation such as "Vipassaná", one that focuses on an object in the aim of emptying the consciousness on the path to super-conscious and most peaceful transcendentalism ("Samādhi").

The aspiration for the serenity of the "one" is exacerbated in the series of paintings marked by the "two" – 2 onions, 2 beetroots, 2 kohlrabi roots, 2 lemons, 2 cans of peaches, 2 fish and more: for here, the movement of eye and the consciousness between the duo of similar objects is guided by the cognitive faculty of analogy, the faculty which is supposed to draw meaning from comparison, yet the longer the analogist pendulum movement, the more it depletes the pairing of objects of meaning, condemning the gaze to a spiritual super-conscious observation. And thus, in a rather paradoxical manner, Aram Gershuni's paintings of objects bring about, supposedly, what Gabriel Orozco's ready-made objects wish to bring about

- I Gideon Ofrat, "Observational Painting", on the website Gideon Ofrat's Store-
- 2 Plotinus, The Enneads, fifth ennead, second tractate, translated by Stephen MacKenna and B. S., 1917-1930.
- 3 Ibid., first ennead, first tractate.

on the level of post conceptual art: knowing nothingness.<sup>4</sup> In the catalogue of Aram Gershuni's 2002 exhibition, the artist quotes the poem of Portuguese poet Fernando Pessoa: "Because the only hidden meaning of things / Is that they have no hidden meaning. / [...]/That things are really what they seem to be/ And there's nothing to understand." 5

For the contemplation of Gershuni approaches that which exists in order to arrive at the one which is everything and nothing. We may say: Gershuni's nothing is transcendental and religious in its sensibility. In an interview with Dror Burstein in 2006, Aram Gershuni spoke of "a lost gaze that I am trying to regain", some primal, fragile and fading experience, which perhaps will be reclaimed in the act of painting. Plato would have attributed this to "anamnesis" – the attempt to recall the recognition of the essence, the lost idea of things. And what is the Idea of ideas if not the "one".

At the same time, an utterly prosaic casualness characterizes the objects of Aram Gershuni. Those were isolated from any process-temporal context: no smudges of dirt, no leftovers, no cooking utensils, etc.: these are frozen, atemporal paintings that impose a slow pace on a rushing society and whose uppermost mission, it would seem, is timelessness. In the affluent society of Tel Aviv, hungry for the gratification of body and matter, Aram Gershuni's objects appear as icons of matter and body depreciation. His objects challenge us further due to the mystery shrouding their presence. Each object in his paintings is like a defiant puzzle demanding its impossible deciphering from us. For the enigma of the solo act of the plain and casual is, essentially, the enigma of each mere object that refuses to divulge to us the secret of its self latency, what martin Heidegger referred to as "Earth":

- 4 Gidon Ofrat, "In the Mind of Orozco, or: into Nothingness", on the website Gidon Ofrat's Storeroom
- 5 From the catalogue of Aram Gershuni's exhibition at Alon Segev Gallery, Tel Aviv, 2002
- 6 Dror Burstein, Presences, The Jerusalem Artists' House, 2006.

candlestick is not merely a horizontal composition of a closed-up round element against a vertical element, or a soft organic material against a hard inorganic material, or of the concave curve in the subtracted pretzel versus the convex arch of the top of the candlestick, but also an image that marries the bread with a liturgical object marked by death (the absence of the candle). The bread as a symbol of the body of Christ?

Still life painting has always been linked with a religious moral message and the reminder of death (vanitas). However, in Aram Gershuni's case, it is not the proud self-adornment through the ownership of objects (the foil of the Krembo in his painting is not precious metal, but just the wrapper of a sweet treat), nor the false charms and transient illusions of coveted objects (appetizing meats, pearls etc.) which are the subject matter, but quite the opposite: the simplicity and mundane poverty of objects, and particularly the groceries that lack any aura, the dwellers of "a land of beauty and poverty", whose radiant meagerness is recounted by the painter.

"Provide neither gold, nor silver, nor brass in your purses, Nor scrip for your journey, neither two coats, neither shoes, nor yet staves: for the workman is worthy of his meat" (Matthew, 10: 9-10). These are the words that shaped the life and path of Francis of Assisi in the 12<sup>th</sup> century. A more ancient and Jewish association will take us back to the poverty of the Messiah according to the prophet Zechariah ("humble and mounted on a donkey"), Rabbi Akiba's praise of poverty ("Poverty is as fitting to the Jews as a red bridle on a white horse" – originally in Aramaic, Leviticus Rabbah, 35), or the Mishnah tale about Rabbi Yehoshua who points at earthen vessels as superior to gold and silver vessels in the preservation of wine. It seems that even the notion of reduction is fitting to the issue of the glory of poverty in Jewish texts. And does not Aram Gershuni's Challah painting "Friday" allude to the ritualistic Jewish affinity of the bread motif, which is a recurrent motif in the artist's paintings?

Be the religious association as it may, in his paintings Aram Gershuni offers us "ascetic" pictures, unifying gaze and ethos, while he "invites" us to the meager meal on his table: a loaf of bread, or bread and onion, or bread and water (or should we say "the bread of adversity, and the water of affliction" [Isiah 30: 20]?), or cauliflower, or fish, or beetroot, or kohlrabi, or a lemon, or lettuce, plates of fruits, tomatoes etc. Always every dish in itself, mostly in its raw state. A bunch of hotdogs? A "Krembo"? Little gastronomical comforts from the kitchen of a monk. This Jewish Franciscan ethos holds a refusal of sensual addiction and even a rejection of notions of beauty that border on Eros. See the painting "Clementine and Venus": the Hellenistic marble statue stands proud on its basis and bellow it a tiny Clementine, brazenly defiant. It is clear which side Aram Gershuni aligns with. Most likely, he would have told us what Raban Gamlial had said apropos the statue of Aphrodite at the bathhouse in which he bathed in Acre: "I did not enter her domain, but she entered mine" (Mishna: Avodah Zarah 3:4). The Hellenistic beauty entered the domain of the history of art, yes, of course, but a highly prosaic object, such as a miniature random citrus, is enough to serve the painter's act of observation, tells us Aram Gershuni.

The artist's frequent preoccupation in painting dishes appears to affirm physicality. However at the same time it is a disembodied painting (his portrait paintings are also almost entirely devoid of a body: no signs of brush strokes, no signs of shades of desire. The perfect representation of the materiality of the food and its containers does not affirm the material world (in the vein of Holbein in the "Ambassadors" or Jan van Ike in "The Arnolfini Portrait"), but rather reduces the material world.

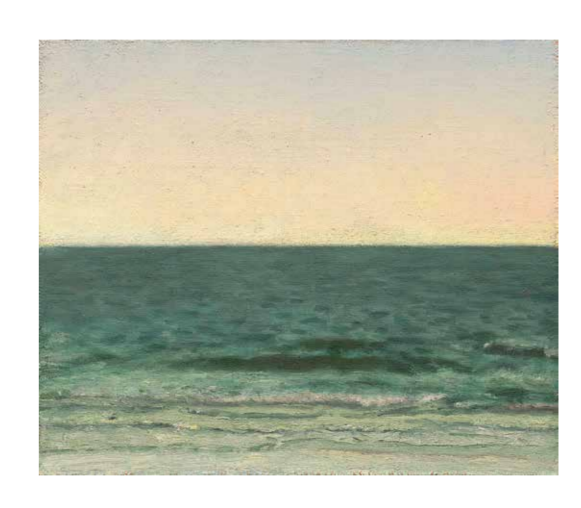
Because the impression is that Aram Gershuni approaches things as someone who approaches the material in order to focus on it to the end and **to the spirit**. A type of material, even conceptual, minimalism lies at

## (No) things

#### Gideon Ofrat

Aram Gershuni's still life paintings appear to follow the path of early Velasquez "bodegónes" paintings: kitchen scenes that blended the prosaic with the sublime ("Jesus at the Home of Martha and Mary"). Except that Aram Gershuni does not depict the kitchen interior, nor the preparers of the meal. Only the victuals. We should also stress the difference between his paintings of foodstuff and the kitchen scenes in 17<sup>th</sup> century Dutch painting, known for the denseness of meats, fish, poultry and other abominations. Whereas the latter portrayed preparations for the feast, Aram Gershuni's paintings represent the modest sustenance of the individual, presumably, the meal of the artist. In this regard, his paintings are close to the 18th century kitchen still life paintings of Jean-Baptiste-Siméon Chardin. However, as much as Gershuni's paintings are indebted in their "proletarian" realism and "religiousness" to the Spanish bodegónes - his still life paintings are devoid of the awareness of eating and the pleasure taken in it (in that respect, they follow in the trail of Cézanne's apple paintings known for the lack of gastronomical effect). For these are the subjects of nature morte - "dead nature", still representations that hold in their recesses the skull and candlestick with a snuffed candle, the representations of death in Baroque still life paintings.

While Dutch still life paintings are rooted in the protestant revolution which celebrated the ethos of commerce and domesticity, Aram Gershuni's still life paintings are somewhat adjacent to a more Franciscan tradition. Indeed, a type of Franciscan asceticism imbues his paintings, a kind of poverty which has nothing, so it would seem, with "Arte Povera" or the Israeli "Want of Matter". For, we are dealing with austere figurative painting marked by modesty and abstemiousness, shrouded by a very restrained religious sensibility. Accordingly, a painting of a pretzel at the foot of a



#### April-May 2014

Curator

Leore Yahel Ohad

English translation

Maya Shimony

Graphic design

Zvika Roitman Design

Printed by

AR Print

All measurements are in centimeters

height×width

Gallery directors

Anat Bar Noy & Leore Yahel Ohad

 $\int_{\cdot}$ 

### Zemack

Contemporary Art

68 Hey B-iyar St.
Tel Aviv 62198 Israel
T +972 3 6915060
F +972 3 6914582
info@zcagallery.com
www.zcagallery.com

@ agg All rights reserved to 7 mack I td

# ARAM GERSHUNI

Paintings 2010-2014

# **ARAM**

**Paintings 2010-2014** 

**GERSHUNI**